Svätý Otec František

Je čas vytvoriť alianciu ľudstva na formovanie zrelých osôb   15. 10. 2020
Hovorí sa o „výchovno-vzdelávacej katastrofe. Takmer desať miliónov detí by mohlo byť nútených zanechať školu v dôsledku ekonomickej krízy spôsobenej koronavírusom, zväčšujúc už aj tak alarmujúci rozdiel vo vzdelávaní, s vyše 250 miliónmi detí školského veku vylúčenými z akejkoľvek formačnej aktivity. 

Kríza, ktorou prechádzame, je krízou komplexnou, ktorú nemožno zredukovať či limitovať na jedinú oblasť či sektor. ... To, čo je v kríze, je spôsob vnímania reality a vytvárania vzťahov medzi nami. ...

Poznáme transformačnú moc výchovy a vzdelávania: vzdelávať znamená vsadiť na nádej a sprítomniť nádej, ktorá láme tie determinizmy a fatalizmy, s ktorými sa koľkokrát chcú presadiť ako jediná možná cesta egoizmus silného, konformizmus slabého a ideológia utopistu.

Domnievame sa, že výchova a vzdelávanie je jednou z najúčinnejších ciest na poľudštenie sveta a dejín. Vzdelávanie je predovšetkým otázka lásky a zodpovednosti, ktorá sa odovzdáva v čase z generácie na generáciu. Výchova a vzdelávanie sa teda ponúka ako prirodzený protiliek na individualistickú kultúru. Dnes je treba obnovenú sezónu výchovno- vzdelávacieho úsilia, ktoré by zahŕňalo všetky zložky spoločnosti.

Dnes sa žiada prekonať prehnané zjednodušovanie, sploštené na úžitkovosť, na (štandardizovaný) výsledok, na funkčnosť a na byrokraciu, ktoré si zamieňajú výchovu a vzdelávanie s výukou a vyúsťujú do atomizovania našich spoločností. Žiada sa od nás skôr zaoberať sa integrálnou, participatívnou a mnohostrannou kultúrou. Hodnota našich edukačných praktík sa nebude merať jednoducho na základe zvládania štandardizovaných skúšok, ale podľa schopnosti vštepovať do srdca spoločnosti a dávať život novej kultúre.

Žalmy nás učia ako hovoriť k Bohu  14. 10. 2020  -  generálna audiencia
Pri čítaní Biblie narazíme rad za radom na modlitby rôzneho druhu. Ale nájdeme aj knihu zloženú čisto z modlitieb, knihu, ktorá sa stala „vlasťou, cvičiskom a domovom“ nespočetných ľudí modlitby. Ide o Knihu žalmov. Je to 150 žalmov slúžiacich na modlitbu.

Kniha žalmov patrí medzi múdroslovné spisy, pretože sprostredkúva „umenie modlitby“ cez skúsenosť dialógu s Bohom. V žalmoch nachádzame všetky ľudské pocity: radosti, bolesti, pochybnosti, nádeje či trpkosti, ktoré podfarbujú náš život. Katechizmus potvrdzuje, že každý žalm je taký jednoduchý, že sa ho pravdivo môžu modliť ľudia všetkých stavov a všetkých čias. 

Čítaním žalmov sa učíme jazyku modlitby. Boh Otec so svojím Duchom nimi totiž inšpiroval srdce kráľa Dávida a ďalších modliacich sa, aby naučil každého muža a ženu ako ho chváliť, ako mu ďakovať a prosiť ho, ako ho vzývať v radosti a v bolesti, ako vypovedať obdiv nad jeho dielami a jeho Zákonom. Žalmy sú skrátka slovo Božie, ktoré my ľudia používame, aby sme s Ním hovorili.

V knihe žalmov nestretáme éterické bytosti, osoby abstraktné, ľudí, ktorí si pletú modlitbu s akýmsi estetickým prežívaním. Žalmy nie sú textami zrodenými na písacom stole; sú invokáciami, často dramatickými, ktoré pramenia z ozajstnej existencie. Aby sme sa ich modlili, stačí byť tým, čím sme. Nesmieme zabudnúť, že aby sme sa dobre modlili, musíme sa modliť takí, akí sme, nie s nejakým mejkapom. Netreba si dušu nalíčiť, aby sme sa modlili.

„Pane, ja som takýto“ – takto máme ísť za Pánom, takí, akí sme, s tým pekným aj s tým škaredým, o čom nikto nevie, ale my to v sebe poznáme. V žalmoch počujeme hlasy modliacich sa ľudí z mäsa a kostí, ktorých život, tak ako život každého, je obťažkaný problémami, námahami, neistotami. Žalmista toto utrpenie radikálne nepopiera: vie, že toto patrí k životu. V žalmoch sa však utrpenie premieňa na otázku. Ide od utrpenia k pýtaniu sa.

Medzi mnohými otázkami v žalmoch je jedna, ktorá zostáva visieť vo vzduchu, ako neutíchajúce volanie, ktoré prechádza celou knihou zo strany na stranu. Jedna otázka, ktorú opakujeme mnoho krát: „Dokedy, Pane? Dokedy?“. Každá bolesť sa dovoláva oslobodenia, každá slza volá po utešení, každá rana vyčkáva uzdravenie, každé krivé obvinenie oslobodzujúci rozsudok. „Dokedy, Pane, mám toto trpieť? Vypočuj ma, Pane!“: koľkokrát sme sa takto modlili, s volaním „Dokedy?“, stačí Pane!

Neustálym kladením otázok nás žalmy učia nebyť pasívni k bolesti, a pripomínajú nám, že život nie je zachránený, pokiaľ nie je uzdravený. Existencia človeka je ako vánok, jeho príbeh je prchavý, ale modliaci sa človek vie, že je v očiach Boha vzácny, a preto má zmysel volať. A toto je dôležité. Keď sa modlíme, robíme to preto, lebo vieme, že sme vzácni v očiach Boha. Je to milosť Ducha Svätého, ktorý nám zvnútra vnuká toto vedomie: že sme vzácni v Božích očiach. A pre toto sme spôsobilí modliť sa.

Modlitba žalmov je svedectvom volania: volania mnohorakého, pretože v živote bolesť nadobúda tisíce podôb, a nesie meno choroby, nenávisti, vojny, prenasledovania, nedôvery... Až po najvyššie „pohoršenie“, čiže smrť. Smrť sa v Žaltári javí ako ten najnezmyselnejší nepriateľ človeka: ktorý zločin si zaslúži taký krutý trest, ktorý vedie k zničeniu a ku koncu? Človek modliaci sa žalmy prosí Boha, aby zasiahol tam, kde sú všetky ľudské úsilia márne. Preto je modlitba už sama o sebe cestou spásy a začiatkom spásy.

Všetci trpia na tomto svete: či už niekto verí v Boha, alebo ho odmieta. Ale v Žaltári sa bolesť stáva vzťahom, pomerom: volaním o pomoc, čakajúcim na zachytenie ucha, ktoré by počulo. Nemôže zostať bez zmyslu, bez účelu. 

Bolesti, ktoré znášame, nemôžu byť iba špecifickými prípadmi univerzálneho zákona: vždy sú to „moje“ slzy. Slzy nie sú všeobecné. Každý má tie svoje. „Moje“ slzy a „moja“ bolesť ma tlačia, aby som pokračoval v modlitbe. Sú to „moje“ slzy, ktoré nikto predo mnou nikdy nevyronil. Áno, mnohí plakali, mnohí. Ale „moje“ slzy sú tými mojími, „moja“ bolesť je tou mojou, „moje“ utrpenie je tým mojím.

Pred vstupom do Auly som sa stretol s rodičmi toho kňaza z diecézy Como, ktorý bol zabitý; bol zabitý práve v službe, keď pomáhal. Slzy týchto rodičov sú „ich“ slzami a každý z nich vie, koľko trpel, keď videl tohto syna, ako dal svoj život v službe chudobným. 

Keď chceme niekoho utešiť, nenájdeme slová. Prečo? Pretože nemôžeme dosiahnuť k jeho bolesti, pretože jeho bolesť je tou „jeho“, jeho slzy sú tými „jeho“. To isté platí aj o nás: tie slzy, tá moja bolesť je „mojou“, tie slzy sú „mojími“; a s týmito slzami, s touto bolesťou sa obraciam k Pánovi.

Všetky bolesti ľudí sú pre Boha posvätné. Takto sa modlí žalmista v žalme 56: „Ty vieš, koľko ráz som musel utekať: pozbieraj moje slzy do svojich nádob; či nie sú zapísané v tvojich účtoch?“ Pred Bohom nie sme neznámi alebo len čísla.  Sme tváre a srdcia, poznaná nás každého jedného, po mene.

V žalmoch nachádza veriaci človek odpoveď. Vie, že aj keby boli všetky ľudské dvere zatarasené, Božie dvere sú otvorené. Aj keby celý svet vydal verdikt odsúdenia, v Bohu je záchrana. „Pán počúva“: koľkokrát v modlitbe stačí vedieť toto. Nie vždy sa problémy vyriešia. Ten, kto sa modlí, nie je v ilúzii: vie, že mnohé otázky života tu dole zostanú nevyriešené, bez východiska; utrpenie nás bude sprevádzať a keď prekonáme jeden zápas, budú tu zas ďalšie, ktoré už na nás čakajú. Keď sme však vypočutí, všetko sa stáva znesiteľnejším.

Tou najhoršou vecou, ktorá sa môže stať, je trpieť v opustení, bez toho, aby si na nás spomenuli. Od tohto nás zachraňuje modlitba. Pretože sa môže stať, a to aj neraz, že nechápeme Božie plány. Naše volanie však neviazne tu dole: stúpa až k Bohu, ktorý má srdce Otca a ktorý sám plače pre každého syna či dcéru, ktorý trpí a ktorý umiera.

V zlých chvíľach mi dobre padne myslieť na Ježišove slzy, keď plakal pri pohľade na Jeruzalem, keď plakal pred Lazárovým hrobom. Boh plakal pre mňa, Boh plače pre naše bolesti. Boh sa chcel stať človekom, aby mohol plakať. Myslieť na to, že Ježiš so mnou plače v bolesti, je útechou: pomáha nám to kráčať vpred. Ak zostaneme vo vzťahu s ním, život nás neušetrí od utrpení, otvorí sa nám však jeden veľký horizont dobra a začneme kráčať k jeho naplneniu. Odvahu, len vpred s modlitbou. Ježiš je vždy po našom boku.

Pozvanie na svadobnú hostinu   11. 10. 202   - Anjel Pána
Vyrozprávaním podobenstva o svadobnej hostine Ježiš v dnešnom evanjeliovom čítaní vykresľuje plán, ktorý Boh zamýšľa s ľudstvom. Kráľ, ktorý vystrojil svadbu svojmu synovi je obrazom Otca, ktorý pre celú rodinu ľudstva pripravil prekrásnu slávnosť lásky a spoločenstva okolo svojho jednorodeného Syna.
Až dvakrát kráľ posiela svojich sluhov, aby zavolali pozvaných, no tí odmietnu, nechcú prísť na oslavu, lebo myslia na niečo iné: na polia a obchod. Veľakrát aj my uprednostňujeme naše záujmy a materiálne veci pred Pánom, ktorý nás volá – volá nás na oslavu.

Kráľ z podobenstva nechce, aby svadobná sieň zostala prázdna, lebo túži obdarovať pozvaných pokladmi svojho kráľovstva. Preto hovorí sluhom: „Choďte preto na rázcestia a všetkých, čo nájdete, zavolajte na svadbu“. Presne takto koná Boh: keď ho odmietajú, namiesto toho, aby kapituloval, znova povoláva všetkých tých, ktorí sú na rázcestiach, nevylučuje nikoho. Nikto nie je vylúčený z Božieho domu.

Termín, ktorý v origináli používa evanjelista Matúš, odkazuje na konce ciest, na miesta, kde sa končili mestské cesty a začínali sa tie poľné, ktoré viedli do oblastí vidieka, mimo obytných zón, tam, kde je život neistý. Práve k ľuďom týchto rázcestí kráľ z podobenstva posiela svojich sluhov s istotou, že tam nájdu ľudí ochotných prísť a zasadnúť k slávnostnému stolu.

Takto sa slávnostná sieň naplnila „vylúčenými“ ľuďmi, tými, ktorí stoja „mimo“, tými, ktorí neboli nikdy považovaní za hodných zúčastniť sa na oslave, na svadobnej hostine. Ba čo viac, majiteľ, kráľ, hovorí svojim poslom: „Zavolajte všetkých, dobrých aj zlých. Všetkých!“

Boh volá aj zlých. „Nie, ja som zlý človek, urobil som veľa zlého...“ - On ťa volá: „Poď, poď, poď!“ I Ježiš obedoval s mýtnikmi, ktorí boli verejnými hriešnikmi, patrili medzi tých zlých. Boh sa nebojí našej duše zranenej mnohými špinavosťami, lebo nás miluje, pozýva nás.

Cirkev je povolaná dosiahnuť na rázcestia dneška, t. j. na geografické a existenčné periférie ľudstva, na okrajové miesta, do situácií, v ktorých sú uviaznutí tí, čo žijú ako ľudské trosky bez nádeje. Znamená to nenavyknúť si na pohodlný a zvyčajný spôsob evanjelizácie a svedectva lásky, ale otvoriť brány našich sŕdc a našich komunít všetkým, lebo evanjelium nie je vyhradené pre zopár vyvolených.

I tí, čo sú na okrajoch, dokonca i tí, ktorí sú odmietaní a znevažovaní spoločnosťou, sú Bohom považovaní za hodných jeho lásky. Pre týchto všetkých Boh prestiera slávnostný stôl: pre spravodlivých i hriešnikov, dobrých i zlých, vzdelaných i nevzdelaných.

Pán dáva jednu podmienku k účasti na svadobnej hostine: obliecť si svadobný odev. Pri vstupe im bol daný istý druh plášťa ako dar. Ten, ktorý odmietol nezištný dar, sám seba vylúčil: preto kráľ nemohol urobiť nič iné, ako ho vyhodiť von. Tento človek prijal pozvanie, no potom sa rozhodol, že to pre neho neznamená nič: považoval sa za sebestačného, nemal nijakú túžbu sa zmeniť alebo nechať, aby ho Pán zmenil.

Svadobný odev – tento plášť – je symbolom Božieho milosrdenstva, ktoré nám Boh dáva zadarmo, je symbolom milosti. Bez milosti nemožno v živote kresťana urobiť krok vpred. Všetko je milosť. Nestačí prijať pozvanie nasledovať Pána, je treba byť ochotný vydať sa na cestu obrátenia, ktorá mení srdce. Odev milosrdenstva, ktorý nám Boh neustále ponúka, je bezplatným darom jeho lásky, je to pravá milosť. Vyžaduje si, aby bol prijatý so žasnutím a radosťou: „Ďakujem, Pane, že si ma obdaroval týmto darom.“

Nadvláda peňazí nad človekom je neakceptovateľná  8. 10. 2020  
Považujem za nevyhnutné znovu si premyslieť náš vzťah k peniazom. Niekedy sa pri získavaní majetku neprihliada na jeho pôvod: na zákonné či menej zákonné aktivity a na mechanizmy vykorisťovania, ktoré môžu byť jeho zdrojom. Takto sa stáva, že v niektorých oblastiach si človek dotykom s peniazmi špiní ruky krvou, krvou bratov. Alebo dokonca sa môže stať, že sa finančné zdroje použijú na zasievania teroru, na upevňovanie nadvlády silnejšieho, toho, kto je bezohľadnejší, toho, kto bez škrupúľ obetuje život brata, aby si upevnil vlastnú moc.

Aj peniaze používané na zbrojenie by sa mali použiť omnoho užitočnejšie. Svätý Pavol VI. navrhol, aby sa z peňazí použitých na zbrane a iné vojenské výdavky zriadil Svetový fond na pomoc tým najväčším vydedencom. Znovu som predložil takýto návrh v encyklike Fratelli tutti.“

Téza o nezávislosti ekonomiky od morálky je pomýlenou neoliberálnou dogmou. Sociálne magistérium Cirkvi zdôraznilo pomýlenosť neoliberálnej „dogmy“, podľa ktorej ekonomický poriadok a morálny poriadok sú si tak vzdialené a navzájom cudzie, že by ten prvý nijako nemal závisieť od toho druhého.
Kladenie peňazí na prvé miesto formou modlárstva. 

Peniaze majú slúžiť človeku, a nie človek peniazom, hovorí samotný Ježiš. Vyhnal obchodníkov z chrámu a učil, že človek nemôže slúžiť aj Bohu aj mamone. Keď totiž ekonomika stratí svoju ľudskú tvár, peniaze už neslúžia, ale slúži sa peniazom. A toto je forma modlárstva, proti ktorej sme povolaní reagovať, opätovne zdôrazniac racionálny poriadok vecí vedúci k spoločnému dobru, podľa ktorého peniaze musia slúžiť a nie vládnuť! 

O dôležitosti roly ženy v Cirkvi  8. 10.2020 
Ženy sú protagonistkami vychádzajúcej Cirkvi prostredníctvom načúvania a starostlivosti. Majú dar vnášať múdrosť, ktorá vie zaceľovať rany, odpúšťať a obnovovať. Hildegadra z Bingenu, ktorá bola v roku 2012 vyhlásená za učiteľku Cirkvi, zjednocuje vedecké poznanie a spiritualitu; a ako skutočná učiteľku sa už celé tisícročie číta a komentuje, a formuje a vyučuje ženy i mužov. Prelomila schémy svojej doby, ktoré ženám zakazovali študovať a vstúpiť do knižnice, a ako opátka to žiada rovnako pre svoje spolusestry. 

Ženy mali dôležitú úlohu i v dejinách spásy: bola to žena, ktorá prijala Slovo a rovnako ženy dokázali v temnote noci udržiavať plameň viery, očakávať zmŕtvychvstanie Pána a ohlasovať ho. Radostná a hlboká realizácia ženy sa zameriava na tieto dva činy: prijatie a ohlasovanie. Ženy sú protagonistkami vychádzajúcej Cirkvi prostredníctvom načúvania a starostlivosti, ktorú preukazujú voči potrebám druhých i prostredníctvom výraznej schopnosti podporovať dynamiky spravodlivosti v ovzduší „tepla domáceho krbu“, v rozličných sociálnych oblastiach, v ktorých pôsobia.

Načúvanie, meditácia, láskyplná činnosť: toto sú základné prvky radosti, ktorá sa obnovuje a komunikuje druhým prostredníctvom ženského pohľadu, v starostlivosti o stvorenstvo, v práci na spravodlivejšom svete, vo vytváraní dialógu, ktorý by rešpektoval a doceňoval rozdiely.

Príklad Eliášovej modlitby pre kresťana dneška  7. 10.2020   - generálna audiencia
Prorok Eliáš presahuje hranice svojej doby a jeho prítomnosť môžeme badať aj v niektorých evanjeliových príbehoch. Zjavuje sa po Ježišovom boku, spolu s Mojžišom, vo chvíli premenenia. Sám Ježiš odkazuje na jeho postavu, aby potvrdil svedectvo Jána Krstiteľa.

V Biblii sa Eliáš objavuje náhle, tajuplne, prichádzajúc z malej, úplne okrajovej dediny a nakoniec opustí scénu, pred očami učeníka Elizea, na ohnivom voze, ktorý ho nesie do neba. Je to teda človek bez presného pôvodu, a predovšetkým bez konca, unesený do neba: z tohto dôvodu sa jeho návrat očakával pred príchodom Mesiáša, ako jeho predchodcu.

Písmo nám predstavuje Eliáša ako človeka krištáľovo čírej viery: v jeho samotnom mene, ktoré by mohlo znamenať „Jahve je Boh“, je vyjadrené tajomstvo jeho poslania. Bude to tak po celý život: muž vonkoncom bezúhonný, neschopný nízkych kompromisov. Jeho symbolom je oheň, obraz Božej očisťujúcej sily. On ako prvý bude podrobený tvrdej skúške, a zostane verný. Je príkladom všetkých ľudí viery, ktorí poznajú pokušenia a utrpenia, ale nespreneveria sa ideálu, pre ktorý sa zrodili.

Modlitba je tou miazgou, ktorá neustále živí existenciu Eliáša. Preto je jednou z postáv najmilších mníšskej tradícii, a to natoľko, že si ho niektorí zvolili za duchovného otca života zasväteného Bohu. Eliáš je Boží muž, ktorý sa chopí roly obrancu prvenstva Najvyššieho. Aj on je však nútený vyrovnať sa s vlastnými slabosťami. Je ťažké povedať, ktoré skúsenosti boli pre neho užitočnejšie: či porážka falošných prorokov na hore Karmel, alebo hlboké rozpaky, v ktorých konštatuje, že nie je „o nič lepší ako jeho otcovia“.

V duši toho, kto sa modlí, je vedomie vlastnej slabosti cennejšie než chvíle vzletu, keď sa zdá, že život je jedným sledom víťazstiev a úspechov. V modlitbe sa to vždy deje takto: chvíle modlitby, ktoré cítime ako nás dvíhajú nahor, aj nadchýnajú, a chvíle modlitby bolesti, vyprahnutosti, skúšky. Modlitba je taká: nechať sa Bohom niesť, a tiež nechať sa šľahať drsnými situáciami a aj pokušeniami. 

Eliáš je človekom kontemplatívneho života a súčasne života činného, keď sa zaoberá udalosťami svojej doby a je schopný konfrontovať sa s kráľom a kráľovnou po tom, čo nechali zabiť Nabota, aby sa zmocnili jeho vinice. Ako veľmi potrebujeme veriacich, horlivých kresťanov, ktorí by voči osobám, ktoré majú riadiace zodpovednosti reagovali s odvahou Eliáša a povedali im: „Takto to nejde! Toto je vražda!“

Potrebujeme ducha Eliáša. On nám ukazuje, že v živote toho, kto sa modlí, nesmie existovať dvojkoľajnosť: treba stáť pred Pánom i ísť v ústrety bratom, ku ktorým nás posiela. Modlitba nie je, že sa uzamkneme s Pánom, aby sme si nalíčili dušu, to je fingovanie modlitby. Modlitba znamená stretnúť sa zoči voči s Bohom a nechať sa poslať slúžiť bratom.

Skúšobným kameňom modlitby je konkrétna láska k blížnemu. I obrátene: veriaci konajú vo svete po tom, čo najprv mlčali a modlili sa; inak je ich činnosť impulzívna, bez rozlišovania, je to chvatný beh bez cieľa. Tí veriaci, ktorí sa takto správajú, konajú mnohé nespravodlivosti, pretože nešli najprv za Pánom v modlitbe, aby rozpoznali čo majú robiť.

Stránky Biblie nám umožňujú predpokladať, že aj Eliášova viera zaznamenávala pokrok: aj on v modlitbe rástol, cibril sa v nej postupne. Božia tvár sa mu stávala zreteľnejšou počas jeho kráčania. Až po dosiahnutie vrcholu v tej mimoriadnej skúsenosti, keď sa Boh zjavuje Eliášovi na hore. Zjavuje sa nie v prudkej búrke, ani v zemetrasení či v spaľujúcom ohni, ale v „tichom, lahodnom vánku“. Či lepšie podľa prekladu, ktorý dobre odráža ten zážitok: vo „vlákne zvučného ticha“.

Ako tichý vánok sa Boh zjavuje Eliášovi. Práve týmto pokorným znamením komunikuje Boh s Eliášom, ktorý je v tom čase prorokom na úteku, ktorý prišiel o pokoj. Boh prichádza v ústrety unavenému mužovi, mužovi, ktorý si myslel, že zlyhal na celej čiare, a týmto jemným vánkom, tým vláknom zvučného ticha, vracia do jeho srdca utíšenie a pokoj.

Eliášov príbeh sa zdá ako písaný pre nás všetkých. V nejaký večer sa môžeme cítiť neužitoční a osamotení. Práve vtedy modlitba príde a zaklope na dvere nášho srdca. Všetci môžeme zachytiť lem Eliášovho plášťa, ako zachytil kus plášťa jeho učeník Elizeus. A aj keby sme urobili niečo zle, alebo by sme sa cítili ohrození a vystrašení, vrátením sa pred Boha modlitbou sa navráti ako zázrakom aj vyrovnanosť a pokoj. Toto je to, čomu nás učí príklad Eliáša.

O bratstve a sociálnom priateľstve  4.10.2020    -  Anjel Pána
Ježiš, predvídajúc svoje umučenie a smrť, rozpráva podobenstvo o zlých vinohradníkoch, aby napomenul veľkňazov a starších ľudu, ktorí sa dali na nesprávnu cestu. Títo totiž v sebe živili nekalé úmysly voči nemu a snažili sa ho zbaviť. Rozprávanie alegoricky opisuje hospodára, ktorý po tom, ako sa dobre postaral o svoju vinicu musel odísť a zveril ju do starostlivosti vinohradníkom. Neskôr, v čase oberačky, poslal svojich sluhov, aby prevzali úrodu; ale vinohradníci privítali jeho sluhov palicami a niektorých dokonca i zabili.

Hospodár teda poslal ďalších sluhov v oveľa väčšom počte, s ktorými však vinohradníci naložili rovnako. Vrchol celého prichádza vtedy, keď sa hospodár rozhodne poslať svojho syna: vinohradníci však k nemu nemali nijakú úctu; skôr naopak: mysleli si, že keď ho odstránia, budú sa môcť zmocniť vinice, a tak zabijú aj jeho.

Obraz vinice je jasný: predstavuje ľud, ktorý si Pán vybral a veľmi starostlivo vytvoril; sluhovia, ktorých hospodár poslal, sú proroci vyslaní Bohom, zatiaľ čo postava syna je sám Ježiš. A ako proroci, tak ani Ježiš Kristus nebol prijatý, ale zabitý.

Na záver príbehu sa Ježiš pýta predstaviteľov ľudu: „Keď potom príde pán vinice, čo urobí tým vinohradníkom?“ A tí, v súlade s logikou príbehu, odsúdia sami seba: hospodár – hovoria – prísne potrestá tých zloduchov a zverí vinicu „iným vinohradníkom, ktorí mu budú načas odovzdávať úrodu“.

Týmto drsným podobenstvom Ježiš stavia svojich poslucháčov pred ich zodpovednosť, a to s drastickou jasnosťou. Ale nemyslime si, že toto napomenutie platí iba pre tých, ktorí odmietli Ježiša v tom čase. Platí to v každej dobe, aj v tej našej. Aj dnes Boh očakáva úrodu svojej vinice od tých, ktorých do nej poslal pracovať; teda od všetkých nás.

V každej dobe môžu byť tí, ktorým sa dostalo postavenia, hocakého postavenia, aj v Cirkvi, v Božom ľude, v pokušení sledovať vlastné záujmy a nie tie Božie. A Ježiš hovorí, že pravé postavenie autority spočíva v službe, v slúžení ostatným, nie vo využívaní ostatných. Vinica patrí Pánovi, nie je naša. Zastávať pozíciu autority je službou, a ako takú ju treba vykonávať pre dobro všetkých a pre šírenie Evanjelia. Je hrozné vidieť, keď osoby, ktoré zastávajú v Cirkvi postavenie, hľadajú svoje osobné záujmy.

Svätý Pavol nám hovorí, ako byť dobrými robotníkmi v Pánovej vinici: to, čo je pravdivé, cudné, spravodlivé, mravne čisté, milé a čo má dobrú povesť, čo je čnostné a chválitebné, toto všetko nech je predmetom nášho každodenného úsilia. Je to konanie tých, ktorí zastávajú pozície, a aj každého z nás, lebo každý z nás zastáva istú pozíciu. Tak sa staneme Cirkvou, ktorá bude stále bohatšia na ovocie svätosti, tak vzdáme slávu Otcovi, ktorý nás nekonečne nežne miluje, Synovi, ktorý nám neprestáva dávať svoju spásu, a Duchu Svätému, ktorý nám otvára srdcia a pobáda nás k dosiahnutiu plného dobra.


***
	
